
La mise en mots des Autres : Analyse Littéraire

Swänn Atrema

Qui sont les Autres vu·es par les Autres ?..........................................................................2
Bibliographie.......................................................................................................................7

Annexe: les extraits de texte.................................................................................................8
La Perruque, Déwé Gorodé............................................................................................... 8
Histoire de la Lune, Patricia Grace.....................................................................................9
Louisette, Chantal T. Spitz................................................................................................10

1



Qui sont les Autres vu·es par les Autres ? - Swänn F.

Qui sont les Autres vu·es par les Autres ?

J'ai choisi de travailler avec Déwé Gorodé, Patricia Grace et Chantal T. Spitz, trois autrices

autochtones océaniennes premières femmes. Elles écrivent depuis leurs terres toujours

colonisées et sont engagées sur le sujet des représentations littéraires. Elles explorent

également divers genres littéraires, notamment la nouvelle. J’ai sélectionné des extraits de

leurs derniers recueils de nouvelles respectifs selon trois critères : moins de trois pages,

centré sur une femme autochtone, avec un point de vue externe dès que possible. À travers les

nouvelles de La Perruque1 de D. Gorodé, Louisette2 de C. T. Spitz et Histoire de la Lune3 de

P. Grace, j’ai relevé plusieurs façons de faire vivre et résonner la présence des Autres : dans

la narration et à travers la forme elle-même. Dans ce travail, les Autres ne seront pas les

Autres des écrits des groupes des dominants. Ici, les personnes dominées qui ne se résument

pas qu’à ça seront au centre.

Dans l’ensemble de ces extraits, les Autres peuvent être défini·es par leur appartenance à des

groupes de personnes comme avec les élèves issu·es de classe sociale différente et

bénéficiant du privilège blanc (soit en étant descendant·es des colons, soit en étant

nouvellement arrivant·es) de C. T. Spitz : « ses camarades tout propres qui vomissent son

indigence ». Cette précision « tout propres » de C. T. Spitz évoque un certain type de

présence de ces Autres : celle de la propagande coloniale et raciste par exemple les affiches

publicitaires « Le savon Dirtoff me blanchit » (Ruiz-Marmolejo, 2016). Le groupe de mots

suivants (« sa misère misérable minable miteuse est un outrage à leur lustre ») rappelle cette

référence et l’allitération accentue l’effet dégradant des mots choisis pendant que le « lustre »

renvoie à une brillance, à un prestige. Plus qu’une simple différenciation entre Louisette et les

Autres, ces contrastes renforcent une opposition aux écrits racistes et coloniaux. Les

personnes blanches, ces Autres sous la plume de C. T. Spitz, deviennent sans nom ou sans

3 GRACE P. (2014) Des petits trous dans le silence. Tahiti : Au vent des îles.
2 SPITZ, C. -T. (2022) Et la mer pour demeure. Tahiti : Au vent des îles.
1 GORODÉ D. (2016) La Vieille Dame. Nouméa : Madrépores.

- 2 -



Qui sont les Autres vu·es par les Autres ? - Swänn F.

prénom, un groupe informe, des bouts de corps. L’image qu’iels pourraient avoir

d’elleux-même (être brillant·es) est retournée à leur désavantage. Elle révèle la haute opinion

que les Autres ont de leur propre personne/groupe et leur attitude méprisante envers

Louisette. À coté, la nouvelliste décrit les interactions sociales et transmet comment elle voit

les professionnel·les et camarades : négligeant·es, non passionné·es par leur rôle

d’enseignant·es (« la maîtresse qui reste aveugle à [l]a présence [de Louisette] », « tous les

enseignants qui traversent sa vie sans l’entrevoir »), dépourvu·es d’empathie et de solidarité

humaine, négligeant·es jusqu’à la non-assistance à personne en danger en laissant Louisette

subir les violences physiques, psychologiques et émotionnelles (« fureurs maternelles », «

démissions paternelles », « malveillances fraternelles », « père silencieux qui semble

craindre sa femme ses doufres ses violences ses menaces », « bonne à tout faire », «

souffre-douleur de sa mère qui l’oblige de dormir sous la table à manger sans oreiller sans

couverture de manger les restes de la famille parfois pourris »). À cet instant, les Autres sont

finalement les adultes face à l’enfant Louisette. C. T. Spitz procède également d’une

inversion des récits où les femmes et les personnes non-blanches étaient souvent réduites à

leur corporalité. Ici, ce sont les Autres qui deviennent juste « un regard », « un sourire ».

Pour autant, cela signifie en même temps que les Autres restent les dominant·es et conservent

un pouvoir de validation envers les personnes dominées. Conjointement, les structures de

pouvoir (ici l’école) restent des lieux pour « apprend[re] pour se donner existence » mais

aussi des lieux qui « échoue[nt] à la sauver des mauvaisetés de son sort ». Dans ce court

extrait, C. T. Spitz réussit à expliciter les Autres comme à la fois pourvoyeur de violence

coloniale mais aussi de violence adultiste venant de l’ensemble des adultes à travers

différentes formes (micro-agressions, violences symboliques, physiques, psychologiques et

émotionnelles) et de leurs effets sur Louisette comme la désenfantisation (Ouassak, 2020).

Les Autres sont également incarné·es à travers des institutions opérantes, représenté·es

dans Louisette de C. T. Spitz par le système scolaire personnifié (« l’école qui ne l’aime pas

- 3 -



Qui sont les Autres vu·es par les Autres ? - Swänn F.

»), par l’exclusion systémique et institutionnalisée (« s’ensable dans un centre des Jeunes

adolescents », « sa descolarisation précoce ne gêne personne ») ou comme dit plus haut par

les marques de désintérêt de la part du corps professoral et à travers les effets néfastes de

leur présence sur les filles et femmes autochtones et par extension, sur les peuples. Pour

étudier ces effets, nous pouvons passer par l’analyse de la description du personnage

principal. Par quatre fois, C. T. Spitz mentionne le prénom de Louisette en début de

paragraphe en plus de nommer la nouvelle de la même façon. Ici, je n’interprète pas cette

insistance comme un renforcement de présence qui sous-entendrait qu’elle serait déjà

présente mais plutôt comme le fait de vouloir faire exister Louisette et éviter son effacement

déjà signifié (« sa transparence »). La répétition du prénom s’inscrit à la fois comme une

résistance aux violences subies et comme une revendication de son existence, un soutien à sa

lutte déjà présente au quotidien : « elle apprend pour se donner existence » et, malgré la

dernière phrase qui nous enseigne qu’elle disparaîtra du système scolaire, nous pouvons

mieux retenir son prénom : il lui donne une identité et épaissit sa présence. A nouveau, elle

n’est pas qu’un corps. De son côté, P. Grace décrit certains effets : « elle se rendit compte que

l’anxiété et le stress y étaient inconnus ». Ici, j’interroge l’utilisation des concepts de stress et

d’anxiété que je rapproche de l’historicisation du concept d’angoisse lui-même (Allouch A.,

Rabier C. et Vidal-Naquet C., 2021). Je note également une discontinuité dans les croyances

et une mutation des pratiques et relations inter-groupes : « la guerre bien qu’inventée par les

atua (...) avait eu tôt fait d’être pratiquée exclusivement par les habitants de la terre », « la

guerre n’était désormais exécutée que sur fond de paysage terrien ». J’interprète cela comme

consécutif à la colonisation anglaise. La représentation négative de « domestique » pourrait

également être une interprétation occidentale du rôle de Rona, rôle souvent déprécié car en

lien avec le care et assigné aux femmes. Cependant, la fin de l’extrait note une

réappropriation des mythes grâce à une reconnaissance de Rona par ses pairs comme «

ancêtre » et « digne d’une personne de haute lignée ». Je suggère que là aussi, les Autres

- 4 -



Qui sont les Autres vu·es par les Autres ? - Swänn F.

comme colonisateurs peuvent ainsi être narrés à travers les impacts néfastes sur la santé

mentale, la déstabilisation de la culture, des croyances, des relations et équilibres. Avec P.

Grace, ces Autres peuvent aussi être celleux dont nous ne savons pas grand chose sous le

terme « ennemis » (et c’est un choix en soi d’à qui nous laissons la place dans l’écriture), ou

encore celleux qui sont sur Terre pendant que Rona rejoint le monde des Ancêtres, un

Autre monde. P. Grace semble nous parler du deuil et interroge finalement comment nous

nous représentons les personnes qui “décèdent” et la place conservée dans notre quotidien.

Enfin, les Autres sont aussi parfois des présents brillants par leur absence. À travers la

mise en exergue de l’engagement sans borne des femmes kanak et le fait que Mina ait reçu

cette perruque en héritage d’une Vieille, D. Gorodé signale que les hommes à moins d’être

des « colporteurs » ou des « cultivateurs de la tribu » sont bien moins investis dans la

création et le maintien de réseaux de coopération, l’économie solidaire et la vaillance à

assurer la survie du peuple kanak. Ce texte apparait comme une large dénonciation de la

charge pesant sur les femmes kanak à cause de l’absence d’implication de la part des hommes

kanak, et ce à travers les âges. Enfin les Autres résonnent également à travers la forme.

L'écriture sans ponctuation de C. T. Spitz soulève une question : cette remise en question des

normes typographiques n'est-elle pas une marque des Autres en filigrane ? Ce choix

typographique, loin d'être anodin, représente une démarche créatrice et potentiellement

militante face aux structures de domination. Cela interroge les attentes des Autres sur la

manière d'écrire et ce qu'ils considèrent comme le vrai français, ainsi que le lectorat qui

pourrait s'arrêter à ce choix. D’ailleurs C. T. Spitz déclare dans une interview : « Il me semble

que l’oral et l’oralité sont un alibi prêt-à-penser pour tenter d’expliquer une utilisation de la

langue française qui échappe à beaucoup de canons franco-français et qui semble indisposer

certains esprits accrochés à la syntaxe et la grammaire censées produire de la belle œuvre4 ».

Ainsi, elle résiste aux normes imposées. Parallèlement, avec le groupe de mots « les

4OGÈS, A. (2016). Violences coloniales et écriture de la transgression : Étude des oeuvres de Déwé Görödé et Chantal Spitz.
Paris : L’Harmattan.

- 5 -



Qui sont les Autres vu·es par les Autres ? - Swänn F.

cultivateurs de la tribu » de D. Gorodé, je questionne ici l'usage du masculin dit neutre par

l'Académie Française mais qui ne l’est pas (Viennot, 2020), et qui à mon sens invisibilise le

travail des femmes au vu de la phrase suivante : « Et c’étaient surtout les femmes qui

s’impliquaient naturellement dans ce réseau coopératif... qui a permis aux Kanak de se

nourrir, de survivre et de résister à près de deux siècles de colonisation. » Ces Autres,

avantagés par la grammaire, participent en plus de l’effacement des femmes kanak : la forme

demeure un outil de représentation de l’Autre, parfois contre notre propos.

Pour finir, je note une absence commune à l’ensemble de ces extraits. Dans le Pacifique où

Epeli Hau’foa décrit l’océan comme une « mer d’îles »5 pour décrire la connexion des

peuples du Pacifique entre eux avant tout contact avec les européen·nes, je m’interroge sur

les mentions (ou absence de mentions) et les représentations des peuples autochtones

d’Océanie non kanak dans les écrits contemporains locaux kanak.

5 HAU'OFA, Epeli. (1993) Notre mer d'îles : essai. Our sea of islands. Suva : Université du Pacifique.

- 6 -



Qui sont les Autres vu·es par les Autres ? - Swänn F.

Bibliographie

ALLOUCH A., RABIER C. et VIDAL-NAQUET C. (2021), « De l’individu au politique. L’angoisse
comme régime d’expérience ». Dans Tracés. Revue de Sciences humaines. (38) DOI:
10.4000/traces.11152.

HAU'OFA E. (1993) Notre mer d'îles : essai. Our sea of islands. Suva : Université du Pacifique.

OGÈS, A. (2016). Violences coloniales et écriture de la transgression : Étude des oeuvres de Déwé
Görödé et Chantal Spitz. Paris : L’Harmattan.

OUASSAK F. (2020) La puissance des mères. Paris : La Découverte.

RUIZ-MARMOLEJO M. (2016) « Brève histoire du racisme en images ». Dans Hommes &
migrations. Revue française de référence sur les dynamiques migratoires (1313):136‑39. DOI:
10.4000/hommesmigrations.3584.

UNIVERSITÉ DE LA POLYNÉSIE FRANÇAISE. (2022) Colloque international : Littérature et
politique en Océanie [vidéo]. Université de la Polynésie française. Disponible à l’URL :
https://www.youtube.com/playlist?list=PLIkb3z3tR8DS0I814AzsVUES01OyPm0qd (Vérifiée le
16/11/2024)

VIENNOT É. (2020), Non, le masculin ne l'emporte pas sur le féminin ! Petite histoire des résistances
de la langue française. Paris : Editions iXe.

- 7 -

https://www.zotero.org/google-docs/?broken=d9EsM8
https://www.zotero.org/google-docs/?broken=d9EsM8
https://www.zotero.org/google-docs/?broken=d9EsM8
https://www.youtube.com/playlist?list=PLIkb3z3tR8DS0I814AzsVUES01OyPm0qd


Qui sont les Autres vu·es par les Autres ? - Swänn F.

Annexe: les extraits de texte

La Perruque, Déwé Gorodé

Dans La Vieille Dame

pages 44-45

Sur le même modèle que les autres, avec Mina, nous encouragions aussi les cultivateurs de
la tribu à planter beaucoup pour pouvoir écouler une partie de leur production dans les
coopératives et sur les marchés qui se mettaient également en place dans les tribus et dans
les villages. Et c'étaient surtout les femmes qui s'impliquaient naturellement dans ce réseau
coopératif et qui, aujourd'hui, font vivre de plus en plus la production agricole et artisanale de
l'économie solidaire qui a permis aux Kanak de se nourrir, de survivre et de résister à près
de deux siècles de colonisation.
Mina avait aussi donné un sens à sa vie dans la mise en place et l'organisation de ce réseau
à son niveau, mais qui nécessitait aussi de participer aux réunions et aux journées des
femmes qui se sont également multipliées à travers le pays. Avec son dynamisme et sa
détermination, elle s'y impliquait totalement. Et elle semblait aussi avoir renoncé à toute vie
familiale personnelle pour y œuvrer comme un poisson dans l'eau.
Tard le soir, elle tenait inlassablement les comptes, discutait avec les coopérants, et surtout
avec les femmes ou les parentes les plus assidues qui, parallèlement, allaient aussi en
formation dès qu'elles le pouvaient. Les colporteurs, sillonnant le pays jour et nuit, n'étaient
pas en reste et livraient aussi directement la marchandise, tard le soir.
À se tuer au travail, pendant des années, Mina tomba lentement en léthargie sous le coup
d'une longue maladie et des soins qui l'accompagnèrent. Au fur et à mesure des séances de
chimio-thérapie, elle perdait peu à peu du poids et surtout ses cheveux.
Elle finit par porter une perruque. Quelque temps après, le bruit se répandit, dans la tribu,
qu'une parente travaillant à l'aéroport l'avait reconnue une fois sous cette perruque et ses
lunettes noires, aux côtés de l'un des colporteurs les plus assidus de la ​​coopérative, sur
l'une des destinations touristiques les plus en vue. D'autres encore les auraient croisés
ensemble dans certains couloirs d'hötel en ville.
Plus tard, sur son lit de mort, touchant doucement de la main sa perruque, elle me dit. d'une
voix affaiblie :
– Tu vois, la vieille avait raison.
– Quelle vieille ?
– Celle du magasin, là.

- 8 -



Qui sont les Autres vu·es par les Autres ? - Swänn F.

Histoire de la Lune, Patricia Grace

Dans Des petits trous dans le silence.

pages 121-122

Tôt le lendemain matin, les gens sortirent des whare moe en se demandant ce qui avait pu
arriver à Rona. Certains avaient attendu l'eau toute la nuit. Ils se lancèrent sur ses traces le
long du sentier et arrivèrent bientôt à l'endroit où elle était tombée. Ils trouvèrent les
calebasses brisées et virent la terre retournée où l'arbre avait été déraciné. Ils virent du sang
sur le sol et crurent d'abord que Rona avait été tuée et enlevée par l'ennemi.
Ce fut un enfant qui, s'exclamant et pointant du doigt, attira leur attention sur Rona qui était
entraînée vers le ciel agrippée à un arbre, sa cape et ses longs cheveux formant une traîne
derrière elle, deux calebasses encore attachées à sa taille. Ils passèrent cette journée-là à la
regarder voyager et, à la nuit tombée, ils la virent là-haut, emprisonnée au beau milieu de la
lune.
Au début, ils crurent qu'elle avait été avalée et que la lune la digérait lentement. Ils
s'attristaient de son sort. Mais pendant les mois qui suivirent, alors qu'ils observaient la lune
décroître, se cacher pour un temps, puis réapparaître et accroître graduellement, ils
s'aperçurent que Rona n'avait pas été avalée du tout et espérèrent qu'un jour Lune la leur
rendrait.
Rona comprit rapidement que Lune ne la libérerait jamais et qu'elle ne reverrait plus ses
enfants ou sa tribu, aussi décida-t-elle de tirer le meilleur parti de cette situation. Sa nouvelle
demeure était confortable et spacieuse et elle se rendit compte que l'anxiété et le stress y
étaient inconnus. Il lui était possible de s'y détendre. Elle nota également que la guerre, bien
qu'inventée par les atua au temps de la séparation des Grands Parents, avait eu tôt fait
d'être pratiquée exclusivement par les habitants de la terre, les gens de son espèce, comme
faisant partie intégrante de ​​leur identité. La guerre n'était désormais exécutée que sur fond
de paysage terrien. Elle était heureuse d'être au-dessus de tout cela.
La famille de Rona mit du temps à accepter qu'elle ne leur reviendrait jamais. Elle pensait au
début que Rona s'était faite la domestique de Lune. Certains prétendaient la voir balayer le
sol de Lune ou allumer ses lampes et bougies. D'autres disaient qu'elle ramassait le bois de
Lune, secouait sa literie, ou astiquait les anneaux de la lune.
Mais au bout de plusieurs générations, les gens décidèrent que leur ancêtre, Rona, n'était
pas la domestique de Lune après tout. Ils l'observèrent assise à la fenêtre de Lune.
Ils la virent danser dans plus d'une pièce. Ils virent que ses cheveux avaient été rassemblés
en un haut chignon digne d'une personne de haute lignée et parés de longs peignes.
Ils comprirent que Rona et Lune étaient devenues d'intimes compagnes, qu'elles ne
faisaient qu'une, qu'ensemble elles alignaient les saisons, qu'elles enroulaient et déroulaient
les marées.

- 9 -



Qui sont les Autres vu·es par les Autres ? - Swänn F.

Louisette, Chantal T. Spitz
Dans et la mer demeure

pages 63-64

Louisette n’aime pas la maison de ses parents plutôt délabrée avec une douche dans un
coin du jardin et des toilettes un grand trou dans la terre à peine protégé des regards par de
vieilles tôles rouillées
Louisette n’aime pas sa nouvelle vie où elle est l’aînée de la fratrie et devient très vite la
bonne à tout faire après l’école et le souffre-douleur de sa mère qui l’oblige de dormir sous
la table à manger sans oreiller sans couverture de manger les restes de la famille parfois
pourris et le père silencieux qui semble craindre sa femme ses foudres ses violences ses
menaces se résignant aux misères endurées par sa fille dont il a réclamé sans cesse le
retour depuis la mort de la grand-mère femme-sorcière
Louisette aime bien l’école qui ne l’aime pas elle mange des yeux la maîtresse qui reste
aveugle à sa présence elle a soif de ses camarades tout propres qui vomissent son
indigence son corps marqué qui clame la brutalité familiale reste inaperçu de tous les
enseignants qui traversent sa vie sans l’entrevoir comme si sa misère misérable minable
miteuse est un outrage à leur lustre
Louisette aime bien l’école qui la tient à l’abri momentané des fureurs maternelles des
démissions paternelles des malveillances fraternelles elle aime le déjeuner unique repas de
la journée qui calme sa faim
elle apprend à lire malgré sa transparence à écrire en dépit de l’indifférence à compter outre
la négligence elle apprend pour un regard elle apprend pour un sourire elle apprend pour se
donner existence
son parcours scolaire s’ensable dans un Centre des Jeunes Adolescents qui échoue à la
sauver des mauvaisetés de son sort et sa déscolarisation précoce ne gêne personne

- 10 -


